**СВЯТИТЕЛЬ ИННОКЕНТИЙ**

**Святитель Иннокентий (Вениаминов, 1797 – 1879), митрополит Московский, был причислен к лику святых в 1977 году, день памяти 6 октября и 13 апреля. Святитель Иннокентий – апостол Америки и Сибири, основатель Благовещенска, покровитель Свято-Иннокентиевского духовного училища Благовещенской епархии.**

«[Господу] угодно было назначить мне поприще служения в Америке – и это исполнилось, не смотря даже на противление воли моей» [2, с. 524].

**ЖИЗНЬ ПОД ЗНАКОМ ПРОМЫСЛА**
 Долгий путь сына сибирского псаломщика до московского митрополита, полный миссионерских странствий, научил святителя Иннокентия видеть свою жизнь под знаком промысла Божьего и безгранично доверять ему. Рано потеряв отца, Иван (имя до принятия монашества) с девяти лет был отдан на учёбу в Иркутскую семинарию. По обычаю того времени некоторым семинаристам меняли фамилии. Отличник Иван Попов становится Вениаминовым в честь недавно умершего иркутского епископа Вениамина, человека неординарной судьбы, выпускника Лейденского университета в Голландии.

Неоднократные попытки матери устроить Ивана псаломщиком на место отца «были напрасны… потому, что мне суждено служить не на месте моей родины, а в Америке», - напишет позже святитель [2, с. 524].

 Мысль жениться приходит семинаристу Иоанну также неожиданно вовремя. Ректор собирался отправить преуспевающего семинариста в академию и не благословил бы ему брак, но рано ставшая от мороза река Ангара прервала сообщение ректора с семинарией, Иоанн успевает жениться в его отсутствие. «Не будь этого случая, конечно, ректор не позволил бы мне подавать просьбу о женитьбе, и тогда пришлось бы ехать в Академию, а не в Америку» [14, с. 56].

 Разнарядка для Иркутской епархии отправить одного священника на остров Уналашку к алеутам была встречена иркутским духовенством без особого энтузиазма. Дьякон, на которого выпал жребий, предпочёл солдатскую службу отправке на край света в духовном звании. Поначалу Иоанн тоже отказывается от предложения. Но слова заезжего жителя Уналашки об усердии алеутов к молитве и слышанию Слова Божьего производят в нём неожиданный переворот, он «загорелся желанием ехать к таким людям», несмотря на слёзы жены, матери и тёщи. «Желание ехать в Америку было совершенно не моё: Господь по великой милости Своей дал мне его», - пишет святитель [14, с. 58]. «Да и в самом деле, … был ли мне какой расчёт, судя по-человечески, ехать Бог знает куда, - когда я был в одном из лучших приходов в городе, имел уже собственный свой дом, получал доходу более, чем тот оклад, который назначался в Уналашке?» [14, с. 59].

 Просветив алеутов, Иннокентий собирался отправиться с проповедью к индейскому племени колошей, но по разным причинам откладывал поездку. Наконец, когда он решает, что стыдно медлить дальше, в это время у колошей начинается эпидемия ветряной оспы. Прибудь святитель к колошам немного раньше, и его – белого чужака, посягающего на духовные устои язычников, шаманы обвинили бы в начале эпидемии. И наверняка убили бы, но что ещё хуже, «посещение моё колош перед оспою… на полстолетия заградило бы дорогу благовестникам Слова», - пишет святитель [2, с. 85]. Так промысел Божий берёг святителя от несвоевременных действий.

 В 1840 году святитель находился в Петербурге по делам печати церковных книг для алеутов. Здесь его застаёт известие о смерти жены. Уговоры святителя московского Филарета и других иерархов принять монашество Иоанн воспринимает как новое указание промысла. Передав своих шестерых детей на воспитание знатным попечителям, он отправляется в новооткрытую Камчатскую епархию архиереем, постриженным в монашество с именем Иннокентий, в честь святителя Иннокентия Иркутского.

 Своё последнее призвание из Благовещенска на Московскую кафедру в 1868 году святитель, незадолго до того просившийся на покой и почти ослепший от катаракты, снова принимает с покорностью воле Божьей: «Кто я, чтобы мне противиться Богу – Царю Небесному, без воли Коего и влас с главы нашей не падает?» [13, с. 55]. Как итог жизни, проведённой в послушании промыслу, святитель распоряжается в своём завещании произнести вместо речей на его похоронах проповедь на тему «От Господа исправляются пути человеку».

**СЛУЖЕНИЕ**

**Иркутск, 6 лет (1817 – 1823)**

 Святитель начал службу дьяконом, а позже священником в Благовещенской церкви Иркутска. **ФОТО**. Это событие впоследствии повлияло на выбор названия города Благовещенска. Время, проведённое в Иркутске, святитель вспоминал как самые счастливые годы жизни. Он создал воскресную школу, был по собственным словам «в почёте и даже любви у своих прихожан».

**о. Уналашка, 10 лет (1824 – 1834)**

 Остров Уналашка встретил святителя полуразрушенной часовней – наследием Кадьякской миссии конца XVIII века, в составе которой был его великий предшественник преподобный Герман Аляскинский. Святитель Иннокентий построил храм, попутно обучая алеутов плотницкому, слесарному и кузнечному делу. Это стало первым шагом, расположившим к нему аборигенов.

 Изучив алеутский язык, святитель построил церковно-приходскую школу, где сам учительствовал. На основе кириллицы он создал азбуку алеутского языка. Переводы Священного Писания и Катехизиса на алеутский стимулировали стремление населения к грамотности, на многих островах более половины жителей умели читать.

 Алеутов отличало искреннее благоговейное принятие веры. Не имея постной пищи, они могли неделями голодать в посту, в церкви стояли не шелохнувшись, уйдя в себя, и не переминаясь с ноги на ногу. Под влиянием проповеди святителя все 2000 алеутов, разбросанные примерно по 60-ти островам архипелага, со временем приняли Крещение. Многие отказались от табака, резко сократилось число незаконнорожденных детей, на 20 % увеличился прирост населения [9, с. 62].

**о. Ситка (г. Новоархангельск), Аян, 19 лет (1834** – **1853)**

 Индейское племя колошей (тлингитов) на Аляске заметно отличалось от алеутов своей враждебностью к русским. Переменить их настроение помог случай. Прибытие святителя на Ситку совпало с эпидемией оспы, которая выкосила половину колошенского населения, но русских не трогала. Заклинания шаманов не помогали, зато помогали прививки. Это заставило колошей задуматься. Несмотря на запреты шаманов, колоши принимали антиоспенные прививки из рук Иннокентия, а потом и сами научились их делать. Это остановило эпидемию. Святитель стал желанным гостем в домах колошей и мог беспрепятственно проповедовать. Он изучил колошенский и кадьякский языки. На богослужение в 1837 году собрались около полутора тысяч из пятитысячного населения колошей.

В 1841 году святитель возвращается на Ситку из Петербурга в сане епископа Камчатского, Курильского и Алеутского, большую часть времени он проводит в разъездах по своей обширной епархии. В 1841 году на Ситке было создано Новоархангельское духовное училище, преобразованное позже в семинарию. К этому времени святитель крестил в российско-американских поселениях уже более 10 тысяч человек [11, с. 6].

Заслуги святителя были отмечены в 1850 году возведением его в архиерейский сан. В 1852 году святитель переезжает жить в порт Аян.

**Якутск, 9 лет (1853** – **1862)**

 В виду миссионерских успехов Камчатской епархии в 1852 году к ней была присоединена Якутия. Её тогдашнее 200-тысячное население в десять раз превосходило всю камчатскую и алеутскую паству. Поэтому Иннокентий решил перенести епископскую кафедру в Якутск. В 1855 здесь был создан комитет по переводу церковной литературы на якутский язык. В 1858 году святитель переводит в Якутск духовную семинарию с Алеутских островов [9, с. 40].

 1 августа (н. ст.) 1859 года в Троицком соборе Якутска впервые прозвучала служба на якутском языке. Евангелие читал сам Иннокентий. Якутские старейшины просили сделать этот день навсегда праздничным, поскольку «они в первый раз услышали Божественное слово в храме на своём родном языке» [14, с. 94].

 Важное значение в духовном и культурном освоении края сыграли особые часовни с алтарём, которые освящались как храмы. Во время приезда священника здесь служили литургию. Знатные якуты – тоёны – селились рядом с этими часовнями и строили себе рубленые дома с деревянным полом, подавая пример другим. Якуты, тунгусы и другие кочевые народности имели канонические послабления в совершении церковного брака. Их венчали без разбора дней недели, а также в посты.

 В 1870 году осуществилась мечта святителя Иннокентия о выделении Якутии в отдельную епархию.

**Благовещенск, 6 лет (1862 – 1868)**

 В 50-е годы XIX века Россия стремилась защитить свои дальневосточные рубежи от англичан. В это время Цинская империя терпела неудачи во 2-й опиумной войне с Англией. Это побуждало Китай смотреть на Россию как геополитическую союзницу, предоставив ей беспрепятственное судоходство по Амуру, а позже и пойти на территориальные уступки. Экспедиция Г. И. Невельского в 1849 году доказала судоходность устья Амура, что придало реке стратегическое значение.

 Святитель отправляется в свой первый сплав по Амуру в 1856 году, изучая левый берег и присматривая удобные места для поселений. Итогом стало его исследование «Нечто об Амуре», в котором святитель доказывал государственную необходимость освоения Амура, а также создания тяжёлого тихоокеанского флота.

 Низина близ устья Зеи показалась святителю местом, пригодным для поселения, и возможным центром речного судоходства: «Пред устьем Зеи, на подошве последних гор… должен быть город и не менее как губернский» [15, с. 166]. В 1856 году здесь был основан Усть-Зейский казачий пост, куда в 1857 году владыка Иннокентий направил священника-миссионера Александра Сизого. Семья священника стала первой семьёй будущего города.

 21 мая (н. ст.) 1858 года святитель заложил здесь Благовещенскую церковь, Усть-Зейская станица переименована в Благовещенскую, а в июле того же года – в город Благовещенск. Генерал-губернатор Восточной Сибири Н. Н. Муравьёв отступил в этот раз от обычая называть населённые пункты именами своих ближних и сподвижников: станица Екатерино-Никольская (в честь француженки Екатерины Николаевны, жены генерал-губернатора), Корсаково (в честь М. С. Корсакова, губернатора Забайкальской области), Казакевичево (в честь П. В. Казакевича, губернатора Приморской области) [2, с. 423; 15, с. 47]. Название Благовещенск он дал в честь первого места службы святителя Иннокентия в иркутской Благовещенской церкви и одноимённой церкви нового города.

28 мая 1858 года святитель Иннокентий торжественной речью встречает в Благовещенске Н. Н. Муравьёва после подписания в китайском Айгуне договора о передаче левого берега Амура России. **ФОТО МЕСТО ПРИЧАЛИВАНИЯ** Речное сообщение Сибири с Приморьем по Амуру было единственной транспортной артерией того времени, превращая Благовещенск в ведущий транзитный центр.

 В 1859 году святитель Иннокентий переносит в Благовещенск епископскую кафедру Камчатской епархии, город превращается в духовный центр Дальнего Востока. Первыми заботами святителя на новом месте становится строительство семинарии и собственной резиденции. В архиерейском доме (ныне территория судостроительного завода) **ФОТО** размещался весь церковный причт и хор. Новый дом «вышел… очень холодный, так что в морозы я не выходил из шубы и тёплых сапогов» - пишет святитель об условиях своего проживания [12, с. 147]. В 1862 году в Благовещенске открылось духовное училище (с 1871 года – семинария).

В своих ежегодных путешествиях по Амуру святитель закладывает новые церкви, часто собственноручно изготовляя для них деревянные престолы по своей любви к плотницкому делу. **За 17 лет в Амурской области появились 30 храмов, несколько школ и две миссии** [14, с. 85]. Всего к 1869 году в Камчатской епархии насчитывалось 111 церквей и окло 200 часовен [17, с. 324].

Святитель хотел послать миссионеров в Маньчжурию, но этот проект встретил серьёзные затруднения. Миссионер со знанием маньчжурского языка, присланный из Российской Духовной Миссии в Китае, умер вскоре по прибытии в Благовещенск. В надежде вырастить собственные кадры владыка Иннокентий в 1864 году ввёл маньчжурский язык в учебную программу духовного училища. Первый миссионер иеромонах Роман Цыренпилов отправился в Маньчжурию через год после отъезда Иннокентия в Москву, но не достиг ощутимых результатов.

Зато миссии у гольдов и тунгусов действовали вполне успешно. В 1857 году сын Иннокентия, протоиерей Гавриил крестил 154 гольда [2, с. 409], в 1866 у гольдов построена церковь и школа [2, с. 546], были крещены все жители по берегам реки Амгуни. Всего на 1865 год в Камчатской епархии постоянно действовали 11 миссий у разных народностей [12, с. 309].

 В своём проекте заселения Дальнего Востока святитель Иннокентий отдавал предпочтение не ссыльным, а целым деревням переселенцев, освобождаемым от воинской повинности, забайкальским казакам и семьям раскольников.

Нехватка кадров – наиболее острая проблема Дальнего Востока – ощущалась и среди духовенства. Ещё в Якутии владыка столкнулся с тем, что многие священники ранее были «сосланы» сюда на периферию из Иркутска за провинности. Тем более Приамурье с едва начавшейся колонизацией казалось священникам местом изгнания и наказания. Однако льготы и повышенное жалование позволили в короткий срок снять остроту кадровой проблемы. Уже в 1859 году было подано 50 прошений о приёме на службу в Камчатскую епархию [17, с. 323-324].

В рапорте Святейшему Синоду святитель даёт любопытную оценку нравственного состояния духовенства Камчатской епархии в сравнении с центральной Россией: «Здешние уроженцы… при всей их завидной простоте и доброте, гораздо склоннее к хмельному, чем русские природные, а между тем характер и ум их слабее чем у тех» [2, с. 268].

 Удалённость священников друг от друга «на сотни вёрст» в Камчатской епархии затрудняла им возможность исповеди для самих себя. Этот вопрос требовал внесения изменений в каноническую жизнь. Иннокентий предлагал разрешить письменную исповедь священников своим духовникам. Но митрополит Московский Филарет утвердил право священника в таких случаях совершать чин исповеди над самим собой.

 В 1867 году в Благовещенске святитель встретил известие о продаже Аляски и упразднении Российско-Американской компании. По настоянию святителя в договор продажи был внесён пункт о сохранении храмов на Аляске в собственности православной церкви, а определённый ежегодный процент шёл на поддержание этих церквей. Позже святитель добился создания отдельной Алеутской и Аляскинской епархии с кафедрой в Сан-Франциско. По его рекомендации литургические тексты были переведены на английский язык, а клириком мог стать любой американец [18].

**Москва, 11 лет (1868 - 1879)**

 В 1868 году после смерти святителя Филарета Синод назначает Иннокентия митрополитом Московским. Он вступает на московскую кафедру в возрасте 71-го года, почти ослепшим от катаракты. На новом посту святитель решает вопросы социального обеспечения: строит богадельни, ремесленное училище для обучения детей бедного духовенства, учреждает пенсии для престарелых священнослужителей. В 1873 году было открыто Московское епархиальное училище иконописи.

 В Духовной Академии святитель вводит курс естественных наук для защиты веры от растущего светского безбожия. Он добивается решения Синода о введении общежительного устава как наиболее эффективного в тех монастырях, где он ещё не введён.

Духовное образование в то время не имело специальных учреждений для подготовки миссионеров, чего требовала специфика этой работы. Поэтому в 1870 году святитель создаёт Православное Миссионерское общество и призывает епархиальных архиереев присылать способных молодых людей в Покровский монастырь в Москве для обучения на миссионера. В течение трёх лет была удовлетворена потребность в кадрах для всех миссий.

В 1876 году заложен алтарь храма Христа Спасителя.

После смерти в 1879 году святитель Иннокентий был похоронен в Троице-Сергиевой лавре, рядом с мощами святителя Филарета. **ФОТО**

**ПУТЕШЕСТВИЯ**

 На епископе лежит обязанность регулярно объезжать епархию. Святитель Иннокентий из собственного опыта определил необходимость раз в три года посещать все церкви. Путешествие по обширной Камчатской епархии, занимавшей в то время площадь 20 млн. кв. вёрст, особенно в зимнее время, было связано с большими трудностями и риском для жизни. Подобно апостолу Павлу, терпевшему «беды в реках» и кораблекрушения, святитель Иннокентий в 1856 году вместе с нартами угодил в полынью на пути в Якутск, в 1861 году в Татарском проливе потерпел кораблекрушение и читал в каюте отходную по себе, был спускаем на верёвках на дно ущелья на пути в отдалённую камчатскую церковь.

 В начале своего миссионерского пути святитель пересекал проливы между Алеутскими островами на узком челне из тюленей кожи, в котором приходилось подолгу держать вытянутые ноги плотно прижатыми друг к другу. На континенте его транспортом часто становились собачьи упряжки. «Повозочку, в которой я ехал, очень можно назвать гробом, только… внутри она обита медвежиной… Очень часто случалось ехать по таким узким и глубоким дорогам, пробитым в снегах, что дорога представлялась длинною могилою» [14, с. 71]. Бутылку с питьевой водой приходилось держать под тулупом, чтобы не замёрзла, питаясь в основном хлебом и юколкой (сушёной рыбой). В 1860 году он получил рожистое воспаление на голове от переохлаждения по пути из Якутска в Иркутск.

 Про морскую болезнь и прочие превратности морских путешествий по словам святителя «неприятно рассказывать даже в тёплой гостинице за чаем». Из воспоминаний старшей дочери Екатерины, сопровождавшей отца в 28-дневном путешествии к острову Еловый на Аляске, мы узнаём подробности подобных плаваний. Когда кончилась питьевая вода, её выжимали из парусов, от сухарей осталась одна пыль, варёную в морской воде солонину раздавали пассажирам мелкими кусочками. Одномачтовое судёнышко захлестывали волны, святитель молился об избавлении Герману Аляскинскому, похороненному на Еловом острове. Когда буря улеглась, корабль встал на рейде Елового острова и измождённым путникам доставили воду и провиант.

 Владыка Иннокентий неплохо знал навигацию и иногда мог давать советы капитану. В последние годы жизни в Благовещенске, путешествуя по Амуру, он сам управлял архиерейским катером.

***МАРШРУТЫ:***

1823 – 1824 – Из Иркутска на Уналашку вместе с семьёй. Путешествие длилось один год и три месяца.

1824 – 1838 – Алеутские острова. 1829 – Нушегак на Аляске.

1838 – Из Ситки в Петербург на кругосветном корабле через о. Таити и мыс Горн. Святителю требовалось разрешение на печать своих переводов церковных книг на алеутский язык. Пока решался вопрос, в 1839 году святитель побывал в Москве, где собирал деньги на американскую миссию. Здесь он знакомится со святителем Филаретом (Дроздовым), своим другом и покровителем. 1841 – возвращение на Ситку.

1842 – Первая поездка по Камчатской епархии в качестве правящего архиерея. От Петропавловска святитель преодолел 5000 километров на собачьих упряжках. Путешествие длилось 16 месяцев. В селениях камчадалов он служил обедни, крестил язычников, проверял школы. В селе Лесном святитель встретился с родным братом Стефаном, священником, женатым на алеутке. На пути в Дранкинский острожек рядом с Беринговым проливом святителя, нарты и собак спускали на верёвках с обрыва.

1846 – 1847 – Из Аяна по Удскому краю. Возвращение на Ситку.

1848 – Уналашка, Кадьяк, Север Америки.

1849 – Из Ситки в Аян и Петропавловск. На Камчатке святитель Иннокентий знакомится с Н. Н. Муравьёвым и Г. И. Невельским.

1850 – Третье продолжительное путешествие по епархии вокруг Охотского моря. В 1852 году святитель переезжает на постоянное жительство в порт Аян. Он закладывает церковь в новом поселении – Николаевске-на-Амуре и направляет туда на службу своего сына Гавриила.

*Крымская война (1853-1856)*

1854 – Путешествие по Якутской области. Святитель получает известие о блестящем отражении англо-французского десанта защитниками Петропавловска[[1]](#footnote-2). Успех был во многом обеспечен заблаговременным подвозом вооружений и войск во время первого сплава русских по Амуру под командой графа Н. Н. Муравьёва.

1855 – Аян. Английская эскадра разоряет порт Аян. Жители заблаговременно уходят в лес. Святитель приезжает в разоренный город, куда неожиданно возвращается английский фрегат. Англичане пытаются арестовать святителя во время молитвы в пустом соборе, но он убеждает их не обременять себя лишними расходами на бесполезного пожилого пленника, а заодно отпустить захваченного в плен о. Василия Махова, корабельного священника фрегата «Диана» [17, с. 320].

1856 – Амур. По указу Святейшего Синода Иннокентий в сопровождении духовенства с семьями совершает путешествие до устья реки. Путешествие длилось около года. Встреча с графом Н. Н. Муравьёвым вскоре после того, как тот получил от маньчжурских властей разрешение беспрепятственного судоходства русских по Амуру. Встреча с китайской администрацией в Айгуне, единственном маньчжурском городе на Амуре. Основание Усть-Зейского поста (с 1858 – Благовещенск). На пути из Николаевска в Якутск на реке Мае повозка святителя угодила в полынью, он находился в воде около минуты.

1857 – Поездка по Якутии и Аляске. Санкт-Петербург. Присутствие в Святейшем Правительствующем Синоде.

1858 – Амур. Путешествие началось из Сретенска в компании с графом Н. Н. Муравьёвым. 21 мая заложена Благовещенская церковь в Усть-Зейском посту, переименование его в Благовещенск. 28 мая заключён Айгунский договор с Китаем. Иннокентий освятил четыре новых церкви на Амуре [2, с. 431]. Аян. Якутск.

1860 – Третья поездка по Амуру. В Николаевске Иннокентий проводит зиму со святителем Николаем Японским, который ждёт начала навигации для поездки в Японию. Иннокентий дарит святителю Николаю бархатную рясу собственноручной выкройки и свой наградной крест за участие в Крымской войне: «Хоть и не совсем по форме, да всё-таки крест, а без него являться к японцам не годится» [4, с. 26].

1861 – Николаевск. Благовещенск. Николаевск. Кораблекрушение в Татарском проливе на пути из Николаевска на Камчатку. Судно было разбито и выброшено на мель сильной бурей. На другом корабле святитель продолжил путь на Камчатку через Японию. В Хакодате Иннокентий вновь встречается с Николаем Японским. Застав того за чтением французской книги, рекомендует заняться лучше изучением японского языка. Петропавловск. Третье путешествие по Камчатке. Путешествие закончилось весной 1862 года в Якутске.

1864 – 1867 – Ежегодные путешествия вниз по Амуру на архиерейском катере. В 1867 году святитель посетил приморские порты.

1868 – 1879 – Москва.

**ТРУДЫ И МИССИОНЕРСКИЕ ПЕРЕВОДЫ СВЯТИТЕЛЯ ИННОКЕНТИЯ:**

Алеутам:

• Перевод Евангелия от Матфея на алеутский язык, – 1828 (издано в 1840)

• Перевод Катехизиса;

• Перевод «Священной истории», части Евангелия от Луки и Деяний Апостолов.

• «Указание пути в Царство небесное» на алеутско-лисьевском языке, – 1833.

Это удачное катехизическое пособие было впоследствии переведено на 62 языка и выдержало 50 изданий.

• «Опыт грамматики алеутско-лисьевского языка», – 1846;

• Букварь алеутско-лисьевского языка с основными молитвами (издано в 1836);

Поскольку первоначально Синод утвердил в печать лишь Катехизис (1831), Евангелие и букварь святителю пришлось размножать от руки.

• «Способности и браки алеутов» – 1840;

• «Население русских владений в Америке и разделение его» – 1839;

• «Записки об островах Уналашкинского отдела» – 1840.

Трёхтомный сборник этнографических, метеорологических, географических наблюдений, получивший высокую оценку учёных.

Иннокентий создал письменность алеутов на основе кириллицы, которая была утрачена с продажей Аляски США.

Колошам:

• Перевод воскресных чтений из Евангелия, некоторых чтений из Апостола, основных молитв;

• «Мифологические предания и суеверия колошей...» – 1839;

• «Замечания о колошенском и кадьякском языках и отчасти о прочих российско-американских с присовокуплением россиско-колошенского словаря», – 1846

Якутам:

Основная церковная литература была переведена при участии Иннокентия его преемниками и помощниками:

• 1853 – Новый Завет (без Апокалипсиса) и несколько богослужебных книг,

• 1858 – Книга Бытия и Псалтирь, а также «Краткая грамматика якутского языка».

• «Обозрение православной церкви в Российских поселениях в Америке, с своим мнением об улучшении состояния оной», – 1838.

• «Наставления священнику, назначаемому для обращения иноверных и руководствования обращенных в христианскую веру», – 1839.

• «Нечто об Амуре», – 1856.

• Записка о воспитании детей, – 1869.

• Записка об общежитии монастырей, – 1869.

 В 1868 году Иннокентий избран почётным членом Русского Географического общества и Московского университета.

**ХАРАКТЕР**

 Святитель обладал спокойным добродушным характером, в котором отсутствовали авторитарные черты. В Письмах к дочери, монахине Поликсении, он неоднократно рекомендует, но не настаивает передать оставленное ей опекуном завещание многодетной сестре: «Я бы советовал тебе, пока ты ещё вольна в своих деньгах… разделить Кате и Иннокентию (старшей сестре и брату, - прим. ред.)… Впрочем, делай, как знаешь, ― только ответь мне на это письмо» [10, с. 75]. Это уважение к чужой свободной воле удачно соответствовало самому характеру миссионерской работы. В своих рекомендациях миссионерам святитель советует действовать не принуждением или подачками[[2]](#footnote-3), а убеждением.

 Современники отмечают скромность святителя в быту и в отношении к людям. Дочери-монахине он пишет, что не правомочен давать советы в монастырской жизни, поскольку никогда не жил ей сам. Эту же мысль он повторяет с высоты митрополичьего сана учащимся духовной академии Троице-Сергиевой лавры: «... хотя я более четверти века ношу звание инока, но готов учиться иночеству даже у последнего из братии, а потому считаю излишним преподавать наставления о жизни иноческой…» [14, с. 100]. В Камчатской епархии у него не было канцелярии, он собственноручно копировал бумаги и регистрировал письма, а штатное жалование письмоводителя раздавал в качестве поощрений.

 В годы правления святителя Якутской епархией в ней исчезли некоторые традиционные болячки иерархии: доносительство, кумовство на церковных должностях: «В Сибири нет непотизма (от лат., «внук», «потомок») и владыка Иннокентий чужд его» [2, с. 583]. Он не любил кляузников и сам не любил жаловаться: «Пятнадцатилетний опыт научил меня, что жалобы, как бы они ни были справедливы, ни к чему не ведут… Самое лучшее — терпеть» [2, с. 374]. С принятием митрополичьего сана он ничуть не изменился: «Свиты у митрополита почти нет; его сопровождают: отец протоиерей Гавриил, сын владыки, семилетний внук владыки и послушник» [2, с. 585].

Он почти никогда не повышал голос на подчиненных, относился к ним с отеческой снисходительностью. Вот характерный случай из его биографии: на приём к святителю, в то время уже Московскому митрополиту, пришёл вальяжный академист, в развязной манере поигрывая цепочкой, и в расстёгнутом сюртуке. Владыка долго смотрел на него и сказал: «Я твоё прошение с моею резолюцией отправил преосвященному Леониду (викарному архиерею, помощнику Иннокентия — прим. ред.)... Нам с тобою считаться нечего, так как я богослов и ты богослов, следовательно, мы с тобою равны; но не забудь, теперь за резолюцией ты должен явиться уже не к богослову, а к академику, да еще магистру: советую тебе явиться к нему уже в застёгнутом сюртуке» [13, с. 59].

 Святитель любил шутку и остроумие, искренне смеялся, никем не стесняясь. Во время первого визита в столицу церковный чиновник вымогал у него взятку за аудиенцию у петербургского начальства. Иннокентий на это заявил, что прибыл из Америки, и как «дикарь» может явиться к начальству без представления, а взяточника оштрафуют.

 Он был высокого роста, полный, но энергичный по привычке к деятельной жизни. Ложился спать в десять вечера и просыпался в четыре утра. Ежедневно бывал на литургии. С девяти утра до трёх дня и с шести до десяти вечера шёл приём посетителей, которых в неделю набиралось до 300 человек. Владыка имел обычай сам выходить к посетителям, не дожидаясь доклада секретаря. Перед обедом святитель выпивал рюмку водки. После обеда он часто занимался любимым рукоделием: пилил или строгал в небольшой столярне при архиерейском доме.

 Ещё в семинарии святитель освоил слесарное дело и механику. На Ситке он вручную собрал часы для колокольни собора Архангела Михаила. В семейном кругу на Уналашке Иннокентий любил мастерить с детьми механические органчики, исполнявшие духовные гимны, своими руками сделал всю домашнюю мебель и утварь, включая стенные часы.

 Святитель обладал широкой эрудицией. Когда офицеры клипера «Гайдамак» захотели удивить владыку редкой диковинкой - недавно изобретённой фотографией, Иннокентий не только перечислил основные химические реактивы, потребные для её изготовления, но и фамилии знаменитых европейских фотографов.

В пожилые годы святитель опасался за своё слабеющее зрение – наследственный недуг, поэтому читал немного, лишь наиболее выдающиеся произведения духовной и светской литературы, имел склонность больше к прикладным, а не абстрактно-теоретическим знаниям.

Он хорошо разбирался в бухгалтерии и обучил финансовой отчётности ректора Якутской семинарии. Современники отмечают способность святителя «добывать деньги… почти из ничего». Средства на сиротский попечительский фонд в Новоархангельске он придумал собирать весьма оригинальным способом. Ежедневно заходя в собор, он проверял, служат ли по особым дням уставной царский молебен, и если нет, то штрафовал самого себя как архиерея, а заодно всё духовенство и служащих собора. Так в короткое время набралась достаточная сумма для обеспечения вдов и сирот духовенства. Российско-Американскую компанию, где хранился капитал епархии, он убедил на выгодных условиях построить здание Новоархангельской семинарии, с учётом её возможного перевода на новое место, так что в итоге 12 лет семинария даром прожила в новом здании [2, с. 474].

 При духовном сане и миссионерском призвании владыка выступал одновременно как государственный деятель, его труды полны мыслей об экономическом обустройстве переселенцев и укреплении России на дальневосточных рубежах.

**ДЕТИ**

 Первые трое детей святителя Иннокентия умирали вскоре после рождения. Четвертый ребёнок, сын Вениамин «уже готов был умереть и даже умирал, но я, можно сказать, насильно вырвал его из рук смерти или, все равно, из рук Божьих, и Он Милосердый отдал его мне, но с тем вместе и наказал меня им», - пишет святитель. Этот сын мало радовал родителя, транжирил деньги, угодил в тюрьму. Другой сын Гавриил, наоборот, стал отрадой святителя. Он был протоиереем, успешным миссионером в Приамурье, помощником и личным секретарём отца. От этой родовой ветви произошли внук Иннокентия Иоанн, тоже священник[[3]](#footnote-4), и его дети, правнуки Иннокентия, офицеры Иннокентий и Сергий, они были расстреляны в 1937 и 1938 годах. Дочь Иннокентия Прасковья стала монахиней с именем Поликсения. Ей адресованы поучительные духовные письма святителя. Другая дочь, Екатерина была замужем за священником, камчатским миссионером, она рано овдовела, оставшись с 4-мя детьми. Дочь Ольга осталась бездетной, скончалась в 24 года, вскоре после своего мужа, сына протопресвитера Музовского, духовника императора Николая I. Дочь Фёкла была замужем за священником собора в пригороде Санкт-Петербурга, родила дочь. В письме от 1864 года святитель сетует: «Дочь моя Фекла… в Иркутске… Ума не приложу, что мне с нею делать, если она не перестанет пить» [12, с. 278]. Фёкла умерла в 33-летнем возрасте, также в один год со своим мужем.

 После смерти жены в 1840 году святитель Иннокентий принял монашество лишь тогда, когда резолюцией императора Николая I его детей определили знатному попечителю князю А. М. Потёмкину. Дочерей поместили на воспитание в Патриотический институт, а сыновей в семинарию [14, с. 70].

 Праправнук Иннокентия, архимандрит Иннокентий (Ростислав Вениаминов, 1924 – 2002), судовой врач и фронтовик, принял монашество в 1987 году, служил в Санкт-Петербурге.

**ПОУЧЕНИЯ**

***Несение креста****.* «Кресты, встречающиеся нам в жизни, никогда не бывают беспрерывны, но перемежаются. Всякий крест, перенесенный с кротостью и преданностью воле Божией, ведет за собою внутреннее утешение, соразмерное тяжести креста и расположения души несущего» [3, с. 15].

*Простить.* «Что значить простить? Простить – значит никогда не мстить, ни тайно, ни явно; никогда не вспоминать; совершенно оставить; совсем забыть…» [13, с. 151].

***Чаще причащайтесь****.* «Прежние христиане каждый праздник, каждое воскресение приобщались Святых Тайн, и потому-то они и были истинными христианами. Так вы, братия, не лишайте сами себя такого сокровища, как можно чаще питайте свою душу хлебом небесным, утоляйте жажду души вашей сим источником безсмертия…» [13, с. 161].

***Встреча*** *(дочери – монахине).* «Ты пишешь в письме твоем, что желала бы еще раз в своей жизни видеться со мною… Что в здешнем свидании! Как бы оно ни было приятно, но должно кончиться, и кончиться навсегда. Заботься лучше и молись, чтобы нам свидеться там – в обителях Отца Небесного…» [10, с. 76].

«Не желай и не ищи свидания с родными; Господь милостив, молись Ему – и мы все некогда увидимся там, в обителях Отца Небесного, и увидимся в вечной, неизреченной радости, и увидимся не на месяц и не на год, а на всю вечность» [10, с. 71].

***Земное и небесное****.* «Всё на свете пыль, прах, дым и тень; всё, даже и самое высокое просвещение, всё для человека пустое, всё только лишь раздражает сердце человека, но не насыщает его; только Царствие небесное может удовольствовать человека так, что он во веки веков не пожелает себе большего … Как счастливы… те люди, которые получили Царствие небесное! … Они живучи на земле, были как в раю» [13, с. 128].

***Милосердие и правосудие Бога****.* «При разговоре о будущей жизни иеродиакон возразил: «владыко! Если Бог безмерно милосерд, то как же лишит Он некоторых Своего Небесного Царствия?» — «А ты что вертишь головою и не сидишь спокойно?» - спросил его преосвященный. — «Да солнце прямо в глаза, и не даёт покоя», - отвечал иеродиакон. «Вот тебе и ответ на твой вопрос, - сказал Иннокентий, - не Бог лишит нераскаянных грешников Небесного Своего Царствия, а они сами не вынесут его света, как ты не выносишь света солнечного» [2, с. 195].

***Пост****.* «Были примеры, что даже монахи, как например, святый Иоанн Лествичник употреблял во всякое время всякую пищу и даже мясо. Но сколько? Столько, чтобы быть только живу, и это не мешало ему достойно причащаться Святых Тайн…» [13, с. 164].

***Молитва****.* «Хоть лень тебе, но вставай на молитву, и если не хочется и читать молитвы – стой, пока не прочитаешь; дремли, да стой» [10, с. 80].

***Смирение****.* «… считать себя ниже всех. И потому не сметь никого осуждать, ни на кого не сердиться, никогда не считать себя невиновною или правою; словом сказать – считать себя землею и пеплом, по которым не возбраняется ходить никому. Имея таковое смирение, послушание придет уже само собою» [10, с. 78].

***Смерть ребёнка***. «...Вы лишились сына и очень любимого, и как сказывали мне, необыкновенно умного. … Он теперь в самом лучшем Институте; будет воспитан самым лучшим образом и будет самым лучшим молодым человеком, так образованным, что будет знать не только все языки всех народов, но будет уметь говорить и по-ангельски, чего же еще Вам надобно? Признайтесь, что Вы при всей Вашей любви не могли бы доставить ему все то, что он теперь получит…» [13, с. 91].

**Литература:**

1. Апостол Аляски./ Материалы научной конференции. – Иркутск, 1998.

2. Барсуков И. П. Иннокентий, митрополит Московский и Коломенский. – М., 1997.

3. Благовещенские епархиальные ведомости. – Благовещенск, 2014. № 10-11 (102).

4. Бондаренко Сергий, иерей. Житие святителя Иннокентия митрополита Московского, просветителя Амурского. – Серышево, 2014.

5. Иннокентий, митрополит Московский и Коломенский. Указание пути в Царствие Небесное. – СПб., 1997.

6. Квашнин М. Жизнь и деятельность Иннокентия Вениаминова: миссионера, ученого, первого епископа Камчатского (1797-1879 гг.). <http://www.eparhia-saratov.ru/Articles/article_old_4462#_ftn6>

7. Курляндский И. <http://www.vsp.ru/social/2012/04/05/520839>

8. Курляндский И. <http://igorkurl.livejournal.com/143384.html>

9. Путь апостольского служения святителя Иннокентия (Вениаминова)/ Материалы научно-практической конференции. – Хабаровск, 2007.

10. Святитель Иннокентий, апостол Сибири и Аляски./ Собеседник православных христиан. – СПб., 1997.

11. Святитель Иннокентий, митрополит Московский. Иркутские страницы./ Талицы. – 1999, № 1(5).

12. Святитель Иннокентий Московский, просветитель Америки и Сибири. Собрание сочинений и писем. – М., 2013. Т.5.

13. Спасайте детей. Поучения святителя Иннокентия, митрополита Московского, апостола Сибири и Америки. – СПб., 1997.

14. Указание пути в Царствие Небесное. Жизнеописание святителя Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского. – М., 1997.

15. Шиндялов Н. А. Основатели Благовещенска. – Благовещенск-на-Амуре, 2006.

16. История Благовещенска. – Благовещенск-на-Амуре, 2009. Т.1

17. История Амурской области с древнейших времён до начала XX века. – Благовещенск-на-Амуре, 2008.

18. Saint Innocent. Orthodox Christian Network. 15.04.2014. <http://myocn.net/saint-innocent/>

1. Потери нападавших – 400, потери защитников – 34, погиб главнокомандующий союзной англо-французской эскадры контр-адмирал Дэвид Прайс, захвачено знамя десанта. [↑](#footnote-ref-2)
2. Подобная мера оказалась малоэффективной. Например, назначение трёхлетней налоговой льготы крещёным якутам привело к тому, что они крестились лицемерно, только ради льготы [2, с. 453]. [↑](#footnote-ref-3)
3. Был духовником императрицы Марии Фёдоровны, жены императора Александра III. [7; 8]. [↑](#footnote-ref-4)